# アッバース朝後期バグダードにおけるワアズ

都市における権力者・知識人・民衆の接点としての説教

村山さえ子

はじめに

見劣りする」とイブン・アルジャウズィーの説教を絶賛する。また、イブン・ジュバイルは他にも複数の「説教者の講話 ナでも名のある人々の説教を聴いたイブン・ジュバイルだが、「この比類なき人物の講話と比較するとそれらはいずれ ジャウズィー Ibn al-Jawzī(五九八/一二〇一没)の説教を聴いた際の記述は詳細かつ情感溢れている。メッカやメディ 母后ズムッルド・ハートゥーン(五九九/一二〇三没)も臨席した、カリフ宮殿前のバドル門で行われたイブン・アル ダード滞在中の記録は説教巡りのようである。特にカリフ=ナースィル(在位五七五~六二二/一一八〇~一二二五)や て、彼らのものはいずれも実に見事なものであると感じた」と述べ、その様子を活き活きと描写した。一三日間 'ilm wa wa'z に五回以上足を運んだ。「われわれがすでに西方[イスラーム]地域で親しんだ演説家たちのものと比較し 巡礼を果たした後、 アンダルス出身の旅行家イブン・ジュバイル Ibn Jubayr(六一四/一二一七没。ヒジュラ暦/西暦。以下同)はメッカ 五八〇年サファル月三日/一一八四年五月一六日にバグダードに到着し、学問と説教の集会 majālis のバグ

の席に出た」と述べており、 たことが窺える。本稿では、このような都市における知識人の活動の一部であり、 当時バグダードで生活する人々は断食月や巡礼月以外でも、 権力者や民衆がともに聴いた説教に焦 日常的に説教を聴く機会があっ

### 第一章 先行研究と史料

点をおき、

都市の社会関係を考察する。

ワーイズ wāʻiz と使い分けている。 であるといわれるワアズ wa'zである。 の説教=フトバ khutba ではない。 本稿で取り上げる説教は、 金曜正午の集団礼拝の前や二大祭の礼拝に際して行われ、 場所や時間的規定は特になく、任意の会合などで神への畏れを喚起する教訓的な内容 アラビア語ではフトバを行う者をハティーブ khaṭīb といい、 時の権力者の名を冒頭に述べる公 ワアズを行う者を

### 第一節 先行研究

は、 多くのウラマーが非公認の説教師を厳しく批判したのとは対照的に、法学やハディースの講義だけでは満足しない民衆 での用法を確認し、正統カリフ時代の公認と非公認のカーッス qāṣṣ から一九世紀カイロに関する記述までを概観した。 英訳と詳細な解題を行った。 ダーセンはさまざまな説教、 説教師の情緒的な語りに傾倒したという。シュワルツはイブン・アルジャウズィーの著作 フトバ、ワアズ、タズキール tadhkīr、 カサス qaṣaṣ について、 『説教師たちの書』を校訂 語源、 語義とクルアーン

キーは説教批判の書に描かかれた、批判の根拠となる行為、特に民衆の数々の「新奇な=ビドア bid'a」行為に注目し、 ーキーはペダーセンの論を継承し、さらに発展させた形で説教師 への批判だけではなく擁護の書も取り上げた。

そこから当時の社会のいきいきとした民衆文化 popular culture の在り様を読み解く重要性を提示した。

詳細に論じた。 任侠無頼 レンターガムは、宗教的知的あるいは政治的軍事的エリートだけではなく、商人や町の人々'āmma、 の徒) ワーイズについてもカーディーやハティーブと比して取り上げている。 などを取り上げ、 各集団への帰属意識や社会的活動、それぞれの権威・権力の源泉と適応範囲や関係性を アイヤール ('ayyāı

その他 説教師個々人に注目した研究としては一二―一三世紀アンダルスとマグリブを対象にしたジョーンズ、マム⑫ の研究もある。

### 節 課 題と史料

ル

1

ク朝を対象とする塚田

なかった。 質に起因するものなのか、 記述から数多くの聴衆を集め、 .教師という存在は長くウラマーの間で賛否両論にさらされていた。しかし、 聴衆の側の諸条件や社会的状況によって生じたものであるかは、これまで十分に考察されてこ 非常に高い人気を得ていたことも明らかである。 冒頭で取り上げたイブン・ジュバイル 賛否の差が主に説教師の が個人の

アッスフラワルディー Abū al-Najīb 'Abd al-Qāhir al-Suhrawardī(五六三/一一六八没)など著名な人物が活躍しており、 ス朝後期と呼ぶ。 復権の動きがあり、 までの約二百年間とする。 四四七/一〇五五年から、 シーア派ブワイフ朝を退けてバグダードに入城し、アッバース朝カリフからスルターンの称号をえて支配権を承認された 本稿では地域時代を絞り、ワアズに焦点を当てる。 この時期に、 全体として、カリフとスルターンが対抗しつつ共存する政治状況にあった。本稿では便宜上アッバー モンゴル軍によってバグダードが陥落しアッバース朝カリフが殺害された六五六/一二五八年 五四七/一一五二年スルターン=マスウードの死去以降は、 既述のイブン・アルジャウズィーや、スーフィーとして知られるアブー・ 地域はバグダード、時代をセルジューク朝君主トゥグリル セルジューク朝の 分裂とカリフの アンナジ · クが ブ 19 アッバース朝後期バグダードにおけるワアズ

用 い る<sup>(i3)</sup> 他の説教に比して豊富な情報を得られる。参照とする史料は年代記、法学派別の伝記集など、 出来うる限り同時代史料を

会的政治的背景と、ワーイズとの関係性について考察する。最終的にはアッバース朝後期バグダードという時代 か、確認する。第三章では具体的な事例をもとにワアズを行った場所や状況の傾向を分析する。それぞれの場所の持つ社 次章では、 ワーイズと呼ばれた人々の知的社会的背景を整理する。ウラマーの中でワーイズのみが持つ特徴があるの ・地域の

つどこで聴衆に向けて行われた内容であるのか確認が取れないものが多いためである。 なお、説教集については検討の対象としない。本稿では、 説教師の行動とその背景と結果に注目しており、 説教集はい

政治的・社会的状況を反映したワアズの特徴について明らかにする。

主な史料と本文中の略号は以下の通りである。

Abū Shāma: Abū Shāma, al-Dhayl 'alā al-Rawdatayn. al-Qāhira, 1947

al-Bidāya: Ibn Kathīr, al-Bidāya wa al-Nihāya. 14vols. Bayrūt, 1991

Ibn al-Athīr: Ibn al-Athīr, al-Kāmil fī al-Ta'rīkh. 13 vols. Bayrūt, 1982

*al-Dhahabī*: al-Dhahabī, *Ta'rīkh al-Islām wa Wafāyāt al-Mashāhīr wa al-Aʻlām*. 49 vols. Bayrūt, 1999.

*lbn al-Bannā'* : Ibn al-Bannā', *Ta'rīkh*. transrated and edited by George Makdisi. as Autograph Diary of an 11th-Century Historian of Baghdād, Part 2, Bulletin of the School of Oriental and Afrian Sutuies (BSOAS), 18 (1956), Part 3, 4, 5, BSOAS, 19 (1957).

*Ibn al-Dimyāṭī* : Ibn al-Dimyāṭī, *al-Mustaqād min Dhayl Ta'rīkh Baghdād*. Bayrūṭ, n.d

Ibn al-Dubaythī: Ibn al-Dubaythī, Dhayl Ta'rīkh Madīnat al-Salām. Svols. Bayrūt, 2006

*lbn al-Fuwatī*: Ibn al-Fuwatī, *al-Ḥawādith al-Jāmi'at wa al-Tujārib al-Nāfi'a fī al-Mī'a al-Sābi'a.* Bayrūt, 2003

Ibn al-'Imād: Ibn al-'Imād, Shadharāt al-Dhahab fī Akhbār min Dhahab. Bayrūt, 1979.

*lbn Jubayr* : Ibn Jubayr, *Riḥlat Ibn Jubayr*. al-Qāhira, 2000

*lbn Khallikā*n : Ibn Khallikān, *Wafayāt al-A 'yān wa Anbā' Abnā' al-Zamān*. 8 vols. Bayrūt, n.d.

*lbn al-Najjār* : Ibn al-Najjār, *Dhayl Ta'rīkh Baghdād.* 3vols. Bayrūt, n.d

*lbn Rajab* : Ibn Rajab, *Kitāb al-Dhayl 'alā Ṭabaqāt al-Ḥanābila*. 2 vols. Bayrūt, n.d

*Ibn Sā'ī* : Ibn Sā'ī, *al-Jāmi' al-Mukhtaṣar fī 'Unwān al-Tawārīkh wa'Uyūn al-Siyar*. Baghdād, 1934

al-Muntazam: Ibn al-Jawzī, al-Muntazam fī Ta'rīkh al-Mulūk wa al-Umam. 17 vols. Bayrūt, 1995

Mir'āt.H:Sibṭ Ibn. al-Jawzī, Mir'āt al-Zamān fī Ta'rīkh al-A'yān. 2 vols. Haydarābād. 1951-2.(四九五~六五六/一一〇一~

Mirʾāt.A: Sibṭ Ibn. al-Jawzī, Mirʾāt al-Zamān fī Taʾrīkh al-Aʻyān. Ankara, 1968. (四四八~四八〇/一〇五六~一〇八八年を収録

二五六年を収録

Mir'āt.M:Sbṭ Ibnb. al-Jawzī, Mir'āt al-Zamān fī Ta'rīkh al-A'yān. 2 vols. Makka, 1987.(四八一〜五一七/一〇八八〜一一二四

al-Quṣṣāṣ : Ibn al-Jawzī, *Kitāb al-Quṣṣāṣ wa al-Mudhakkirīn*. ed. & tr. M. L. Swartz, Bayrūt, 1986.

T.Baghdād : al-Khaṭīb al-Baghdādī, Taʾrīkh Baghdād. 15 vols. Bayrūt. 1986

*Ț.al-Ḥanābila* : Ibn Abī Yaʻlā, Abū al-Ḥusayn, *Ṭabaqāt al-Ḥanābila*. 2 vols. Bayrūt, n.d.

al-Subkī: al-Subkī, *Țabaqāt al-Shāfi 'īya al-Kubrā*. 7 vols in 10. Jīza, 1992 *al-Mundhirī* : al-Mundhirī, *al-Takmila li-Wafayāt al-Naqala*. 4 vols. Bayrūt, 1984

# 第二章 ワーイズ の知的背景と社会的背景

で)、第三期(六○○年まで)、第四期(六○一年以降)と分けて集計した。各期の人数は四○名、 ッバース朝後期にバグダードでワアズを行った、あるいはワーイズと呼ばれたことが確認できる人物二四八名 一二名)を検討対象とする。その没年を基準に約五○年ごとに、 第一期 (四四七~五〇〇年)、第二期 四九名、八〇名、 (五五〇年ま (うち

### 第一節 知的背景

名であり、史料で没年を確認できなかった者は一二名であった。

### (一) 所属学派

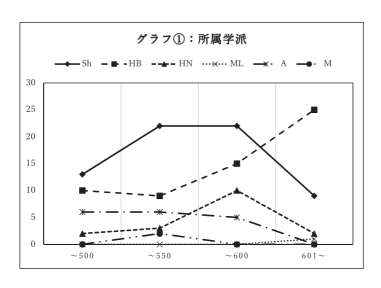
Sh 派、 Ш M派と略号を用い、 法学・神学上の学派別に集計した。 ハナフィー派=H派、ハンバル派=H派、マーリク派=M派と、神学派はアシュアリー派=A派、 シーア派はシーア派と表記する。 結果は「グラフ①」の通りである。 以下、 本稿では四法学派はシャーフィイー ムウタズィラ派

派についてはごく少数であった。所属学派不明は各期を通して三分の一以上であり、 双方で計上した。( )にSh派かつA派の数を示した。次いで多い順に、 法学派別に見ると、対象年代を通してもっとも多かったのがSh派であった。一人の人物がSh派かつ A派である場合には HB 派、 HF 派、 後半に増加する傾向がみられる。 A派である。 シーア派、 M 派 ML

ようにH派は増加した。H派は第三期が一○名と最も多いが、 所属学派 の傾向の変化をみると、Sh派は第一期が最も多く、 Sh 派、 第四期にその数と比率を減らしている。これと入れ替わる H派に比べれば少ない。

お、

学派を変えた者は双方で計上した。



|        | ~500  | ~550  | ~600  | 601~ | 不明 | 合計  |
|--------|-------|-------|-------|------|----|-----|
| Sh(&A) | 13(4) | 22(6) | 22(5) | 9    | 1  | 67  |
| НВ     | 10    | 9     | 15    | 25   | 0  | 59  |
| HN     | 2     | 3     | 10    | 2    | 2  | 19  |
| ML     | 0     | 0     | 0     | 1    | 0  | 1   |
| A(&Sh) | 6(4)  | 6(6)  | 5(5)  | 0    | 1  | 18  |
| М      | 0     | 2     | 0     | 0    | 0  | 1   |
| シーア派   | 0     | 1     | 1     | 1    | 0  | 3   |
| 不明     | 14    | 17    | 32    | 30   | 9  | 102 |
|        | 40    | 51    | 78    | 67   | 12 | 248 |

各期ごとの比率

|      | ~500  | ~550  | ~600  | 601~  | 不明    | 合計    |  |
|------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|--|
| Sh   | 32.5% | 43.1% | 28.2% | 13.4% | 8.3%  | 27.0% |  |
| НВ   | 25.0% | 17.6% | 19.2% | 37.3% | 0.0%  | 23.8% |  |
| HN   | 5.0%  | 5.9%  | 12.8% | 3.0%  | 16.7% | 7.7%  |  |
| ML   | 0.0%  | 0.0%  | 0.0%  | 1.5%  | 0.0%  | 0.4%  |  |
| Α    | 15.0% | 11.8% | 6.4%  | 0.0%  | 8.3%  | 7.3%  |  |
| М    | 0.0%  | 3.9%  | 0.0%  | 0.0%  | 0.0%  | 0.4%  |  |
| シーア派 | 0.0%  | 2.0%  | 1.3%  | 1.5%  | 0.0%  | 1.2%  |  |
|      |       |       |       |       |       |       |  |
| 不明   | 35.0% | 33.3% | 41.0% | 44.8% | 75.0% | 41.1% |  |

ヤ学院が創設されて以降、多くのマドラサが建設されたことが挙げられよう。マドラサは法学を教える・学ぶ以外にもワ 法学派が明らかな人物の小計で見ると、第三期がもっとも多い。要因としては四五九/一〇六七年のSh派のニザーミー

アズを行う場所としても活用された。この点は第三章で改めて取り上げる。

てみると、 ラサの教師であったウラマーのうち、 法学者全体の傾向を見るため、対象年代は六○○年までであるが、レンターガムの研究を参照する。バグダードでマド Sh派五七名、H派三五名、 HF派一五名で、 Sh派一四三名、 Sh派の多さは顕著である。また、 HB派六四名、 H派五八名である。時代区分を合わせてワーイズをみ 教師の人数でいえば、 HB 派 は H 派 は H 派

5 神学派については、Sh派かつ神学上はA派である人物は第三期まで確認できる。学問上の解釈と政治上の立場の違い A派とHB 説が激しく対立していた五五〇/一一五五年前後と符合する。 か

よりやや多い程度であるが、ワーイズではHB派が倍以上である。

か、 される時期の所属学派は不明である。晩年にシーア派に転向したとも記述されるが、シーア派宣教師として活動したの シーア派の場合、 その委細については不明である。本稿ではシーア派に属する人物の著作を参照していないため、偏りがあることは否 Abū al-Ḥasan al-Ghaznawī(五五一/一一五六没)は、宮殿モスクやスルターン・モスクでワアズを行ってい 説教師はワーイズではなく、宣教師 dāʿī と記述されることが多い。シーア派として扱ったガズナ

### (二) その他の修得学問

者集を多く用いていることも影響している。 法学以外でもっとも多く修得した学問分野としてハディースが挙げられる。T.Baghdād やその補遺などハディー ス伝承

を「「修辞学の」作詩法と散文のカラーム(言葉、議論、教義神学)の手綱を巧みに御する」として称賛する。優れた散 法学に次いで文学が各年代を通して比較的高い割合である。イブン・ジュバイルの記述にもイブン・アルジャウズィー

文や詩は、説教の際に聴衆を引き付けるには効果を発揮したことが窺える。

Qādir al-Jīlānī(五六一/一一六六没)や、アブー・アンナジーブ・アッスフラワルディーのようにスーフィーとしてよく 知られる人物が散見されるが、人数、割合ともに大きな変化はない。 それ以外では、タサウウフ(神秘思想)とズフド(禁欲主義)は第一期が最も多い。第三期以降ジーラーニー 'Abd al-

修得学問や背景について記述がないものは、各期五%未満と低い割合であり、ワアズを行うには、既存の学問の習得が

必要となっていた。

近年は免状、許可証を意味するイジャーザ ijāza についての詳細な研究が複数発表されている。しかしワアズに関して師 イスラーム諸学の修得方法について、暗記及び口述が重要視されてきたことは既に多くの研究によって指摘され、

弟関係が確認できるのは数例である。イブン・アキール Ibn 'Aqīl(五一三/一一一九没)はアブー・ターヒル・ブン・ア

鑑として挙げている人物である。他には、イブン・アルジャウズィーが学んだイブン・アッザーグーニー Ibn al-Zāghūn ン Ibn Sam'ūn(三八七/九九七没)で、イブン・アルジャウズィーが ルアッラーフ Abū Ṭāhir b. al-'Allāf(四四二/一〇五〇没)に師事した。このアブー・ターヒルの師がイブン・サムウー 『説教師の書 Kitāb al-Quṣṣāṣ wa al-Mudhakkirīn』で

(五二七/一一三三没)、他方、イブン・アルジャウジー、アブー・アンナジーブ・アッスフラワルディーから学んだ者が

なかった。師のワアズの集会を継ぐという記述もイブン・アルジャウズィー親子以外、ほとんど見られない。優れたワー 数名いたとされる。 ハディースの大家やニザーミーヤ学院の教授のように、一○名を超える師弟関係・伝承関係を持つワーイズは アッバース朝後期バグダードにおけるワアズ

れる。これらは個人の技量に対してなされており、師から受け継ぐ権威より、ワーイズ個人の力量が評価を左右したこと イズであったことの表現として、彼にはワアズにおける(優れた)弁舌があった、優れた腕前であったという記述がみら

### 第二節 社会的背景

### (一) 地理的背景:出身地

け集計した。(グラフ②)

出身地について、バグダードとそれ以外の地域を、 イラク・ジャジーラ、イラン以東、 シリア以西、 その他、 不明に分

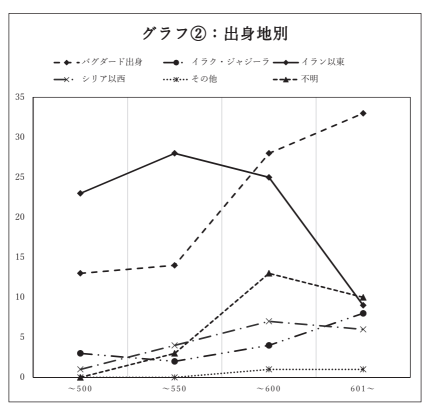
出身地と所属学派はよく似た傾向を示した。 に、イラン以東の出身者にはSh派とHF派が多く、バグダードおよびイラク・ジャジーラ出身者にHF派が多い。このため、 出身者が急増し、多数派に転じる。これは所属学派の集計で見た、 境に前後百年で大きく傾向が変化している。イラン以東の出身者は第二期まで過半数を占めているが、後半はバグダード 全体ではバグダード出身者が最も多く、、イラン以東の出身者がそれに続く。しかし、 Sh派とH派の関係に近い。グラフ②に示されるよう 増減に注目すると、 五五〇年を

### (二) 職業

職業について記述のある人物は八四名であった。 集計の際、 複数の職を歴任あるいは兼任した人物は重複して計上し

職などに就くことによって一定の手当てを得ながらその道に注力することができ、経済的にウラマーを支えた。 の代理も二二名となっている。アッバース朝後期はマドラサとリバートが多数建設された時期であり、 最も多かったのは、マドラサの教授、 教授代理、 助手で、延べ三三名であった。これと並んでリバートのシャイフとそ 教授職やシャイフ

一八名で、後半になるほど増加している。遣わす側としても信頼でき、また相手に対し礼を欠くことのない立ち居振る舞 使者としてカリフから諸王朝へ赴き、あるいは逆に諸王朝からカリフへ遣わされた人物が複数確認できる。延べ人数は



|           | ~500 | ~550 | ~600 | 601~ | 不明 | 合計  |
|-----------|------|------|------|------|----|-----|
| バグダード出身   | 13   | 14   | 28   | 33   | 3  | 91  |
| イラク・ジャジーラ | 3    | 2    | 4    | 8    | 0  | 17  |
| イラン以東     | 23   | 28   | 25   | 9    | 1  | 86  |
| シリア以西     | 1    | 4    | 7    | 6    | 0  | 18  |
| その他       | 0    | 0    | 1    | 1    | 1  | 3   |
| 不明        | 0    | 3    | 13   | 10   | 7  | 33  |
|           | 40   | 51   | 78   | 67   | 12 | 248 |

表1 (職業について)

|                | 第一期   | 第二期   | 第三期   | 第四期   | 不明   | 延べ人数  |
|----------------|-------|-------|-------|-------|------|-------|
| カーディー/その代理     | 3     | 3     | 3     | 3     | 1    | 13    |
| 公証人            | 2     | 1     |       | 4     |      | 7     |
| 教師/代理/助手       | 3     | 5     | 12    | 13    |      | 33    |
| リバートのシャイフ/その代理 | 1     | 4     | 8     | 9     |      | 22    |
| モスク・廟のイマーム     | 1     |       | 3     |       |      | 4     |
| ワクフの監督者        |       |       | 1     | 4     |      | 5     |
| ヒスバ/その代理       |       |       |       | 3     |      | 3     |
| ハティーブ          |       |       |       | 6     |      | 6     |
| その他の官職         |       |       |       | 3     |      | 3     |
| 使者             | 3     | 3     | 4     | 8     |      | 18    |
| 他*             | 1     | 1     | 4     | 2     |      | 8     |
| 延べ人数           | 14    | 17    | 35    | 55    | 1    | 122   |
| 職業について記述有      | 11    | 15    | 29    | 28    | 1    | 84    |
| 職業について記述有の比率   | 27.5% | 29.4% | 37.2% | 41.8% | 8.3% | 33.9% |
| 各年代没年者         | 40    | 51    | 78    | 67    | 12   | 248   |

\*都市のライース、クルアーン読誦者、ダール・アルハディースのシャイフ、商人など

いのできる役割に、ワーイズが選ばれていることは注目に値する。

HB を歴任した。イブン・アルジャウズィーの息子ムフイー・アッディーン Muḥyī al-Dīn b. al-Jawzī(六五六/一二五八没 Ṣāliḥ al-Jīlānī(六三三/一二三五没、 后ズムッルド・ハートゥーン創設のマドラサの教授を務めた。スフラワスディーの孫であるアブー 授の助手 muʿīd、公証人、ファトワー(法意見)を述べるなど法学者としてのキャリアを重ね、 する者が散見される。ファーリキー Abū al-Ḥasan al-Fāriqī(六〇三/一二〇六没、 財人 nāzir、ヒスバ職 hisba のほか、ワズィールの代理など宮廷に仕える要職に就いた者、 派)もまたワクフ、ヒスバ職、執事長 ustādh dār、 カーディーとその代理は各期三名ずつ、没年不明者を含め延べ一三名であった。後半、 H派)は公証人、リバートのシャイフ、マドラサの教授、使者、大カーディーなど 使者、マドラサの教授など職に就いている。 Sh 派 中には複数の要職を歴任、 特に第四期になると、 はニザーミーヤ学院で学び、教 カリフ=ナースィルの ・サーリフ Abū al ワクフ管

ドラサやリバートをはじめ広く社会で活躍していたことが窺いしれる。 々人の優れた資質や能力が前提条件になるが、 ワーイズはウラマーとして法学者や教師として、また、 宮廷の中でマ

これまで検討してきたワーイズの知的、社会的背景についてまとめる。

フィズムの結びつきを指摘するように、 ハディース学に重きが置かれ、次いで法学、文学が多かった。 論理的展開よりは情緒面に訴えるという面では共通する要素はある。 いくつかの先行研究が説教とスー しかし、

人の傑出したスーフィーがワアズを行った以外、 期 ・第二期ではSh派が多数派であったが、第三期に入り減少、 説教とスーフィズムが強く結びついていたという関係は見られ 第四期にはHB 派が逆転する。 ない。 出身地域

職業については、 対象年代を通してカーディー職に就くものは各期三名と少数であったが、 時代が下がるにつれて有職

バグダード出

[身者が増加する。

セルジューク朝はカリフとバ

ゲ

者が増加し、 職種も多様になる (平均で約三四%、 第四期は約四二%)。優秀なウラマーが多方面で活躍するのと同様に

ワアズを行っていたと考えられる。

ることを後押した。 として指名したほか、スルターンやワズィールと同行させる、あるいは使者として派遣するなどして、バグダードを訪れ ラン以東の出身者、 ダードに対して政治・軍事面で強い影響力を及ぼしていた。五○○/一一○六年頃までのバグダード来訪者の中では、イ これらの変化は、バグダードを取り巻く政治状況に関係していた。 学派ではSh派とHF派が目立って多い。同朝は両派のためのマドラサを建設して著名なウラマーを教授 軍事力以外でも、 協力的なウラマーを支援することによって、セルジューク朝はその存在感をウラ 第一期・第二期、

## ワアズの場と状況

マーの活躍を介して発揮していたのである。この傾向の中にワーイズも含まれていた。

て行ったかが明確な場合は少ない。 ワアズの集会を持っていた」という定期的にワアズを行う機会を持っていたことが窺える表現もある。何処で、 ワアズはさまざまな場所で行われ、行為としては簡潔に「ワアズを行った」と記述されることが多い。また、「(某は)

うに具体的な場所が示される場合がある。 場所としては広く「バグダートで」と都市や地域名が挙げられる場合と、「宮殿モスクで」「ニザーミーヤ学院で」のよ

の親族の意図でワアズが始められた「カリフと親族の関係地」、邸宅の主とワーイズの個人的な近しさが窺える「個人の せる。場について、公共性の高い「会衆モスクとマスジド」、創設目的が明確である「マドラサとリバート」、 ワアズが行われた場所を丹念に追っていくと、それぞれの場所の持つ特性と、個々のワーイズの特徴との関連が見いだ カリフとそ

邸宅」、神へ畏れを喚起しやすい「墓と葬儀」の五つを設定して検討する。(表2)

## 第一節 会衆モスクとマスジド

ジャーミー)は一一あり、マスジド(それ以外の小モスク)に関しては数が多く概数も不明であったという。そのうち、 ターン・モスクがあり、西岸にはマンスール・モスクがあった。 対象年代当時の政治の中心であったティグリス川東岸の新城壁内には宮殿モスク、城壁外にはマフディー・モスクとスル イブン・ジュバイルが訪れた五八○/一一八四年当時のバグダードには、会衆モスク(金曜日の集団礼拝が行われる

# (一)宮殿モスク Jāmi' al-Qaṣr / Jāmi' al-Khilāfa

拝を行う以外に、ハディースの伝承や法学のための講座なども開かれていた。 カリフ宮殿に隣接するモスクで、対象年代を通してバグダード東岸新城壁内の中心となる会衆モスクであった。

例えば、アブー・アルムアイヤド Abū al-Mu'ayyad al-Ghaznawī(四九八/一一〇四没、 う。また、バグダード出身や同地で没したのではない人物が多いことから、一時滞在中にワアズを行ったと考えられる。 シーア派二名、学派不明者二名である。人数的にはSh派が多いが、いずれの学派にも開かれたモスクであったといえよ ここでは二三名がワアズを行ったことが判っている。学派別では、Sh派一二名、H脈七名、H派が一名、 A派)は巡礼途中の四九五/一一 A派六名

ことによりH派との間で騒乱 fitna が起こったとも、一方で驚くほど人気があったとも言われる。バグダードを去った理 由は、騒乱を起こしたために追放されたとする史料もある。 ○一年にバグダードに入り、一年数ヶ月滞在した。その間に宮殿モスクでワアズを行い、その中でA派を支持した。この

ル Abū Naṣr b. al-Bannā'(五一○/一一一六没)は同モスクとマンスール・モスクにそれぞれ法学、ワアズ、ハディース グダード出身ではHF派のイブン・アルバンナー Abū 'Alī b. al-Bannā'(四七一/一○七八没)と息子のアブー ナス

でワアズを行うようになる(後述)。 年にもワアズを禁止されたが、さまざまな人々が彼を熱烈に支持したため、すぐに解禁された。この後はスルターンの館 れ 彼の椅子が撤去された。 一四二/一一四七年にガズナウィー しかし、 翌月に再び集会を許可されている。ガズナウィーはこれより前の五三三/一一三九 (既出、晩年シーア派)は、 原因は明らかではないが、同モスクでの集会を禁止さ

を許可した。カリフが個々人のワーイズに許可を出した初めての事例である。 らにHB派のジーラーニーとイブン・アルジャウズィーに揃って名誉の長衣を与え、宮殿モスクでワアズの集会を持つこと クラーン Abū al-Faḍāʾil b. Shuqrān(五六一/一一六六没)と、同派のアブー・アンナジーブ・アッスフラワルディー、 五五五/一一六〇年、カリフに即位したムスタンジド(在位五五五~六六/一一六〇~七〇)は、Sh派のイブン・シュ

う。 宮殿モスクという場所柄、ワーイズへの集会の禁止やそれを解除した主体は、 カリフであったことは疑いないであろ

## 一)マンスール・モスク Jāmi' al-Manṣūr

うちSh派またはA派の三名に対し聴衆は強い拒絶反応を示している。 ていた。このモスクでワアズを行った人物一八名中一三名がH派である。それ以外の学派の人物が行った事例は五例で、 スクである。バスラ門地区はHF派支持者が多く、同じく西岸にあるシーア派住民の多いカルフ地区と度々衝突を繰り返し 本稿で扱う時代には失われていたが、かつての円城の四つの門のひとつに由来するバスラ門地区の中心的存在 の会衆モ

ことが原因であったという。神人同形論者という語はH派への非難・軽蔑として用いられることがあったことから、ハ 四六一/一〇六八年、ハラースィー Ilkiyā al-Harāsī(五〇四/一一一一没、Sh・A派) 彼の椅子は粉々に壊された。 A派の人々を賞賛し、ハディースの徒は神人同形論者 mushabbiha であると述べた は、 同モスクのワーイズから罷

ラースィーはA派を褒め称え、H派を侮蔑したのである。その後、ハーシム家のイブン・スッカラ Ibn Sukkara al-Hāshimī

かって石などを投げつけた。その中にはハーシム家の人々もいたが、彼らもまた処罰された。 悪魔たちは不信心だった』。〔というクルアーンの章句になぞらえて〕アフマド・イブン・ハンバルは不信仰者ではなかっ ル・モスクの扉を締め切り、 から言われながら、バクリーはシフナ shiḥnaの協力を得て武装したトルコ人を伴い、 を行った後、最後にマンスール・モスクでワアズを行いたいと主張した。バスラ門地区の住民はそれを拒むだろうと周囲 彼に従う者たちが〔不信仰者〕なのだ」と強烈にHM派を侮蔑した。これに対し、集まっていた人々がバクリーに向 ニザーム・アルムルクによる許可証を持参して四七五/一○八一年に到着した。彼は他の全ての会衆モスクでワアズ クリー Abū al-Qāsim al-Bakrī(四七六/一〇八三没、A派)はバグダード内でA派について述べることを認めるとい 誰も出入りができないようにし、そこで「『スライマーンは不信心ではなかった。 強引に説教壇に上った。 マンスー

また、五四六/一一五二年のイブン・アルアッバーディー Ibn al-'Abbādī(五四七/一一五二没、 Sh 派) の場合でも、

装した人々やアッバース朝に仕える高官たちに守られながらワアズを行った。イブン・アルアッバーディーは 日に同モスクにやってきた。 HB これによく似た構図を見ることができる。 派以外に与しない」と止められる。しかし、大ナキーブや執事長は彼に保護を与え、彼は巡礼月五日/三月一 彼が話し始めたとき、聴衆が騒ぎ出し、 同モスクでワアズを行おうとした彼は「それはしてはならない。 掴み合いになるなど混乱を極めた。 それでも彼は武 西岸の人々は 五四一/一 四

アッバース朝後期バグダードにおけるワアズ

フィー 四六年にスルターン=サンジャル ン月には宮殿モスクでフトバを行い、数え切れないほどの人々が集まったとも言われる。また、 からスルターンへの使者として遣わされることもあった。彼はセルジューク朝スルターンとカリフの双方と良好な (在位五一一~五二/一一一八~五七)からの使者としてバグダードに到着し、 カリフ=ムクタ ラマ

バグダードの住民からも反感を買っていたわけではない。その彼もバスラ門地区住民からは激しく反発され

関係であり、

ジャウズィーも彼の講義に参加するほどH派と友好的であったことから、聴衆は反発しなかったのであろう。 はならぬ」と言い、 よいが、アシュアリー派はならぬ。ハナフィー派はよいが、ムウタズィラ派はならぬ。ハンバル派はよいが、 HF 派 派以外のワーイズで聴衆から拒絶されなかったのは、ナイサーブーリー al-Hasan al-Naysābūrī(五四五/一一五〇没: である。 五三八/一一四三年にスルターン=マスウードと共にバグダードに到着した。彼は「シャーフィ 各派の始祖を讃えた。彼はスルターンと親しい関係であったが、A派を批判したこと、イブン・アル 神人同形論 イー派は

関係があったため、聴衆の反応に大きな違いが生じたのであろう。 証に前髪を切ったという。 ているが、 派のイブン・アルジャウズィーがワアズを行った場合はどうであろうか。数万人という記述もあるほど聴衆が集まっ 騒乱が起こったことはない。例えば五七三/一一七七年には彼のワアズを聴いて五三人が悔悛 tawba し、 彼がイブン・ジュバイルも絶賛する技量の持ち主であることに加え、 H派と地区住民の密接な その

公に宣言するまで続いた。 就 ブー・ヤァラー Abū Ya'lā b. al-Farrā' 部 ワアズがきっかけではないが、 た。 の HB 派ウラマーから激しく非難され姿を隠さなければならなかった。このバグダード内で身を隠す生活はM派撤回を HB派の他の年長の候補者を抑えて後任となったことに加え、 HB派内にも対立や揉め事はあった。 (四五八/一○六六没)が亡くなり、 M派に関心を持ったことから、イブン・アキールは H脈のカーディーでハディース学の大家であったア 後任には弟子のイブン・アキール 既 出 が

ダードの秩序維持を担うカリフやスルターン、大ナキーブも住民の意に反して介入することは容易ではなかった。 以上から、 H派ウラマーとバスラ門地区住民は他の地区では見られないほど強固に結束していたことがわかる。 グ

# (三) マフディー・モスク Jāmi' al-Mahdī / Jāmi' al-Ruṣāfa

歴代カリフの墓所のあるルサーファ地区にあり、別名ルサーファ・モスクという。東岸では最も古い会衆モスクであ

ニザーム・アルムルクは感涙に咽び、百ディーナールを与えようとした。しかし、イブン・アビー・イマーマはカリフ親 ズを行った。不正を退け、 アンバーリー Abū Manṣūr al-Anbārī(五〇七/一一一三没)、イブン・アルジャウズィーの三名で、いずれもIB派であった。 る。ここでワアズを行ったことがわかっているのは、イブン・アビー・イマーマ Ibn Abī 'Imāma(五○六/一一一二没)、 イブン・アビー・イマーマは、バグダード来訪時に同モスクに金曜礼拝にやってきたニザーム・アルムルクに対しワア 公正であることを求める訓戒を行い、最後の審判の日を暗示する節を引用した。それを聴いた

のダーマガーニー Abū 'Abd Allāh al-Dāmaghānī(四七八/一〇八五没)のもとで公証人を務めたほか、 アンバーリーは同モスクでワアズを行い、ファトワーも述べたという。また、バグダードの大カーディーを務めたIFi 同モ スクに近 派

政を主唱するH派らしく、

セルジューク朝ワズィールからの褒美は受け取らなかった。 (g)

容喙していた時期に相当する 派の優勢なターク門地区のカーディーも務めた。この二例は第一期、セルジューク朝スルターンがカリフの側近人事にも

## (四)スルターン・モスク Jāmi' al-Sulṭān

Ŧi.

二四/一一三〇年に完成した東岸にある、

ワアズを行ったことがわかっている。 ダード滞在時に利用したスルターンの館に隣接して建設された。イブン・アルアッバーディーとガズナウィーが、ここで

城壁の外にある会衆モスクである。

セルジューク朝歴代スル

ターンがバグ

で、大勢の聴衆が集まるほど人気もあった。 イブン・アルアッバーディーについては(二)マンスール・モスクでも触れたように、m派との衝突の 彼は五四一/一一四七年に同モスクで、 原因となる一方 ドに向け信徒

に対して行うべき事柄を献言するワアズを行った。この後、外に出た彼は人々から賛同を得たという。 <sup>(8)</sup> スルターン=マスウー

なかった」ことやワアズの中での発言が原因で宮殿モスクでの説教を禁じられていた。その時、 正確な時期は不明だが、 ガズナウィーは「シーア派に共感し、異国人たち a'jām の愛顧を誇りにし、 スルターン=マスウード カリ フ 門を讃え

62号

### (四) その他のマスジド

ダードにありながら一種の飛び地のようにセルジューク朝の勢力下にあったといえよう。

七没)はバスラ門地区住民であったが、東岸の火曜市場地区に居を移し、自身のマスジドでワアズを行ったという。他に 小規模なマスジドでワアズを行った人物は九名いる。例えばザイトゥーニー Abū al-Thanā' al-Zaytūnī(五七三/一一七

も規模の大小に関わらず、複数のマスジドでワアズが行われたことが窺える。

もっとも重要であり、これを無視した行為には激しい反発が生じることがあった。 可または承認が必要であった。また、マンスール・モスクの場合はHI派ウラマーとそこに集うバスラ門地区住民の意向が とが解る。宮殿モスクであればカリフの、スルターン・モスクであればセルジューク朝スルターンかそのワズィールの許 以上の事例から、各モスクはそれぞれの立地条件や政治的背景によってそこで行われるワアズの傾向が異なっていたこ

る場、 はカリフ批判が行われ、またバスラ門地区住民とH派の強い結束によって他の権威を受け付けなかった。ワアズが行われ 特に会衆モスクでは学派や政治的党派、 政治上の中心地はカリフ宮殿のある東岸の新城壁内であった。しかし、 地区住民といった異なる原理が働いていた。 新城壁外のスルターン・モスクで

### 第二節 マドラサ・リバート

対象年代中、バグダードにはマドラサは三七ヵ所、リバートは二四ヵ所あったことが確認できる。

### (一) ニザーミーヤ学院

教授の他に、ワアズを行うワーイズ、司書、 四五九/一〇六七年に完成したニザーミーヤ学院は、 クルアーン朗誦者、 Sh派とA派のマドラサであった。 アラビア語を教える文法学者がいることなどを条件とし 創設者ニザーム・アル ム ル クは

て定めた。この規定により、このマドラサにはワーイズが常駐していたと考えられる。 ここでワアズを行った人物は計一八名で、うち一四名がSh派 (兼 A派六名)、 A派一名、 不明二名である。 Sh派が圧倒

前半ここでワアズを行った人物一一名のうち、 いる。これに対し後半六名のうちA派に関する発言が混乱の引き金になった例はない。まず前半の二例を検討する. A派について述べるなどしてHB派と対立、 騒乱の原因となっ た人物が四名

対象年代を通して同学院におけるワアズの記述は散見するが、対象年代前半と後半ではその傾向が異なっている。

特に

設立の目的に適っている。

こで四年前のクシャイリーの騒乱の原因となった神学や諸学派 al-madhāhib についてワアズの中で述べてはならないとい リーはバグダードから追放された。四年後の四七三/一○八○年にワーイズたちはディーワーンに集められ 者と結びつけて語った。このことが原因でA派とHI派の間で騒乱が起こり、死傷者が出るほど激化した。 クシャイリー Abū Naṣr al-Qushayrī(五一四/一一二〇年没、 再び集会を持つことが許された。 Sh· A派) は四六九/一〇七六年に、 НВ 同年、 派を神人同 彼らはそ クシャイ 形論

いて述べたために騒乱の発端となっている。 ニザーム・アルムル 第一節 (二) マンスール・モスクで触れたように、この約二年後にバクリーがこのカリフからの指 クの許可書を持参して来訪する。バグダードのあらゆるモスクでワアズを行 カリフとセルジューク朝スルターンが、それぞれにその権力の及ぶ範囲をバ A 派

五三八/一一四三年に同学院のひとつの転換点となる出来事が起こる。 スルターン=マスウードとともにバグダード入

グダードの人々に示す際、

ワーイズを利用した一例であろう。

う制限付きで、

の元へ赴いて進言し、スルターンがアスファラーイーニーにバグダードからの退去を命じている。同学院の事柄に関して の名の撤去の後に戻って来た彼は、再びA派について述べ、市街で騒乱が起こった。この時はガズナウィーがスルターン れた。カリフは集会を禁止し、バグダードからの退去を命じた。しかし、五三八/一一四三年、先に述べたアシュアリー することもあったが、五二一/一一二七年にはハディースについて誤った解釈を述べるなどしたため、鞭打ちの刑に処さ (五三八/一一四三没、 院内でA派神学に関する発言を認めないということを示したと言える。アスファラーイーニー Abū al-Futūḥ al-Asfarāʿīnī シャーフィイーの名を書くことを命じた。これは創設者亡き後、教授を任命してきたセルジューク朝スルターンも kalām を現されませんでした」と述べた。それを聴いたスルターン=マスウードはアシュアリーの名を消し、その場所に りしたナイサーブーリー Sh · A派) (既出)は、同学院にアシュアリーの名が掲げてあることを指摘し「アッラーは地上に神学 al-の例を挙げよう。五一六/一一二二年にバグダードに到着し、集会にはカリフが臨席 同学

はスルターンが差配していたことが解る出来事である。

Ţūsī(五六一/一一六六没)を教授に据えた。以後、ニザーミーヤ学院の教授指名はカリフが行うようになった。 郎党と共に学院に戻り、講義を再開する。この直後、マスウード死去の知らせがバグダードに届き、シフナはティクリー よって教授から罷免された。 された。この時、彼は教授就任に関してカリフ=ムクタフィーからの承認を希望し、それを得ている。そして五四七/一 年に以前から同学院でワアズを行っていたアブー・アンナジーブ・アッスフラワルディーは、スルターンから教授に指名 こった。同学院の教授指名に関して、数年前からカリフとスルターンの間では緊張関係が続いていた。五四五/一一五〇 トへ逃亡した。 一五二年、死亡した書家の同学院内に残した私財の処分を巡って揉め事が起きると、アブー・アンナジーブは もう一つニザーミーヤ学院にとって重大な出来事が、五四七/一一五二年のスルターン=マスウードの死去の後に起 カリフはアブー・アンナジーブを改めて罷免・処罰し、 彼は復帰を望んだが、カリフから許可は得られず、セルジューク朝のシフナの力添えでその 自ら選んだイブン・アンニザーム Ibn al-Nizām al-カリフに

げつけられたという。彼はこの出来事ののち一旦バグダードを離れるが再来し、五六九/一一七三年から五八〇/一一八 だ」と要求されたが、「彼はジハードを行う者であった」と応じ、ヤズィートを貶めることを拒否した。すると煉瓦を投 衆から「『(カルバラーでアリーの息子のフサインを殺害した)ヤズィード・ブン・ムアーウィヤよ、呪われよ』と言うの Sh この以後の事例を見てみよう。五五六/一一六一年にカズウィーニー Abū al-Khayr al-Qazwīnī(五九○/一一九四没、 がバグダードに到着した。彼がアーシューラー(ムハッラム月一○日)の日に同学院でワアズを行った際、聴

六○○/一二○四年第四期に入る頃には、 で葬儀の礼拝が行われた。 六〇一/一二〇五年にHS派法学者でワーイズでもあったハッラーニー 'Abd al-Mun'im al-Ḥarrānī が死亡した際. 第三期まではSh派以外のウラマーの葬儀に関する記述は見られないが、 同学院はSh派を掲げたマドラサでありながら、 ワアズの集会や葬儀では他の学 第四期以降散見する。 同学院

四年まで同学院の教授を務めた。この間に次節で触れるバドル門でワアズを行うようになる。

## (二) タージーヤ学院 al-Madrasa al-Tājīya

派にも開かれていたようである

al-Futūḥ al-Ghazālī(五二〇/一一二六没)、同学院の初代教授の息子で後に教授も務めたシャーシー Abū Muḥammad al-Mulk(四八五/一〇九二没)が東岸の新城壁内アブラズ門地区に建設したSh派のマドラサである。ここでワアズを行っ Sh派三名、 H派一名、学派不明が一名であった。 Sh派ではガザーリーの弟アブー・アルフトゥー

四八二/一〇八九年にセルジューク朝スルターン=マリク・シャーのワズィールであったタージュ・

アル

ムルク Tāj al

Shāshī(五二八/一一三四没)、そしてトゥースィー Shiḥāb al-Dīn al-Tūsī(五九六/一二〇〇没、Sh・A派)である。

会を拒否された。また、五六九/一一七三年に同学院で集会を持ち「イブン・ムルジャムはアリーを殺したことについ トゥースィーは五六七/一一七〇年にバグダードに入った。彼は武装した護衛を伴ってワズィールのもとを訪れたが

不信仰者ではない」という発言をした。これを聴いていた人々は激高し、煉瓦を投げて彼を護衛とともに追い出した。こ

62号

とするものもある。この後、彼はエジプトに移住し、フスタートの会衆モスクでワアズを行うなど大変な人気を集めた。 人である」と発言し、これに対し大ナキーブは「そなたはシャイターンの代理人である」と返したといわれる。これを聴 た。のちに大ナキーブが遣わされたが、トゥースィーは「あなたはカリフ宮廷の代理人だが、私は地上における神の代理 の騒ぎは市街に拡大し、トゥースィーは外出を禁じられた。それでも事態は収まらず、全てのワーイズに禁令が出され いたカリフはトゥースィーにバグダードからの退去を命じたと、スィブト・イブン・アルジャウズィーは伝える。しかしいたカリフはトゥースィーにバグダードからの退去を命じたと、スィブト・イブン・アルジャウズィーは伝える。 一方で彼は当時の大カーディーと姻戚関係にあり、史料によっては退去させられたのではなく、単にバグダードを去った

このように同一人物であっても、 周囲からの反応や評価が大きく変わることがあった。 同地で亡くなった際には多くの参列者が集まり、アイユーブ朝スルターン=アーディルやアミールたちが騎乗して葬列に

加わったという。

# (三)ムスタンスィリーヤ学院 al-Madrasa al-Mustansirīya

を示すことを意図したと考えられる。 派を揃えたことでも特筆に価する。それまでの法学派間の不均衡と対立関係を是正することで、カリフはその権力と威光 三〜四一/一二二六〜四二)の名を冠する。ティグリス川に面し、カリフ宮殿に隣接した。また、同学院は初めて四法学 カリフ自らが創設した最初のマドラサで、六三一/一二三四年に完成した。創設者カリフ=ムスタンスィル

の講義を行い、最後をワアズで締め括った。唯一、M派がバグダードでワアズ行ったことが確認できる例である。 七一没)が招聘され、六三三/一二三五~六年に家族、M派法学者たちと共にイスカンダリーヤから到着した。彼は一二 当時バグダードには人材のいなかったII派教授としてサラージュ・アッディーン Sarāj al-Din al-Mālikī(六六九∕一二

### (四)その他のマドラサ

大規模なマドラサのほかにも、個人の名を冠したマドラサがあった。これらはウラマーが個人で創設したものと、宮廷

クタディーの妃バナフシャー Banafshā(五九八/一二〇二没)がH3派のために創設したものなどがある。このマドラサで 派ではアブー・アンナジーブ・アッスフラワルディーが自身で建設したものが挙げられる。後者の例としてはカリフ=ム に仕える有力者や、カリフの近親者(主に女性)などが支援する人物のために建設したものがある。 のちにイブン・アルジャウズィーもワアズを行った。(図) 前者の例として、 Sh

は、

shuyūkh のリバートでワアズを行った者が二名、 ムは六○○年以前に確認できるものとして三八か所を上げている。バグダードのスーフィーの大シャイフ shaykh al-スーフィーの修行や宿泊のための施設で、その数はマスジド、マドラサより多かったのではと推測される。 個人のリバートで四名、 その他のリバートでは六名を数える

ばれた。このリバートはニーシャープールを始めイラン以東を中心に諸地域からさまざまな人々が訪れた。 アッスーフィー Abū Sa'd al-Ṣūfî(四七七/一〇八四没)が大シャイフとなり、この間アブー・サアドのリバートとも呼 イフであったザウザニー Abū al-Ḥasan al-Zawzanī(四五一/一○五九没)のために創設された。 大シャイフのリバートはバグダードで最初のリバートである。西岸マンスール・モスクの向かいに、建設当時の大シャ 彼の没後アブー

ニーに反感を覚えた人々も大シャイフへの敬意ゆえに非難の矛先を収めたのか、当人が反感を買うような活動を自粛した 騒動にかかわった人物も滞在したが、 同リバートで暴力沙汰になったとの記述はない。 アスファラー

判断するには材料が乏しい。

大シャイフのリバートには、ニザーミーヤ学院での発言がきっかけでバグダードからの退去を命ぜられたアスファラー

アッバース朝後期バグダードにおけるワアズ

(-ッサ Khāṣṣa bt. Abī al-Muḥammar al-Anṣārī(五八五/一一八九没)は唯一女性でワアズを行った場所が明らかな人 彼女の父親はイブン・アルジャウズィーがハディースを学んだ一人であり、 彼女自身はアブー・アンナジー

ブ・アッスフラワルディーの弟子であったという。東岸アブラズ門地区にあった自分のリバートで「女性たちにワアズを

行った」という。

スジドやマドラサと同様に私的領域に近く、公共性は低かったのであろう リバートはスーフィーのシャイフ個人のために、創設者本人あるいは支援する有力者によって設けられた。小規模なマ

## 第三節 カリフと親族の関係地

を回復して以降、 ここでは、バドル門と、 カリフと、 カリフ=ナースィルの母后の墓廟について取り上げる。いずれも対象年代後半、カリフが権力 母后の指示によってワアズが行われるようになった場所であることにも留意したい

### (一)バドル門 Bāb al-Badr

もこの両名の集会は続いていた。 ウズィーもここで話をしている。イブン・ジュバイルが訪れた五八〇/一一八四年、カリフ=ナースィルの治世に入って アズを聴くことができた。当初、 広場に特別に設けられた演壇でワアズが行われた。カリフとその親族は宮殿の見晴台から、 にと、バドル門で集会を開くようにカリフに求め、 たカズウィーニーであった。 ジャブ月七日/一一七三年二月二二日にここで初めてワアズを行ったのは、第二節(一)ニザーミーヤ学院でも取り上げ ドル門は、 ティグリス川東岸にあるカリフの宮殿と市街地を分ける周壁に設けられた門のひとつである。 何人かのアミールが、 アミールたちは他の者に許可しないように望んだが、同月二六日にはイブン・アルジャ カリフが聞き入れた結果である。以後、カリフの指名により、 カリフ=ムスタディーがカズウィーニーの話を聴くことができるよう 門前に集まった聴衆と共にワ 五六八年ラ

ウィーニーへの対抗意識とともに、カリフの臨席を賜ることをいかに名誉と感じていたかが窺える。カリフとしてもワー ジャウズィーは カリフ自身の指名によってこの場所でワアズを行うことは非常な名誉であり、その上報奨も与えられた。イブン・アル 「信徒の長 (カリフ) が私の集会以外には御臨席なさらないという話が広まった」と書いており、 カズ

う。 イズに自らお墨付きを与えることによって、ウラマーとそれ以外のバグダードの住民の双方に存在感を示したのであろ

カリフは集会の中で喜捨を行い、獄中にあった者に恩赦を与えている。(タリ) ジャウズィーはカリフ=ムスタディーに対し、より一層、 示すことができる重要な機会であった。例えば五七四年のアーシューラーの日/一一七八年六月二九日に、イブン・アル 聴衆にとっては雄弁かつ学識豊かなウラマーの話を、カリフや貴顕の人々とともに聴くことができる貴重な機会であ 開門と同時に広場に駆け込むほど心待ちにしていた。カリフにとっても自らの権威や寛容さを集まった聴衆に直接に 神を讃え、敬虔であるようにとワアズを行った。これを聴いた

の聴衆を前にアッバース家を賞揚し、カリフ=ナースィルの治世に神の加護あらんことを祈願している。 ラーウ・アッディーンからの使者として到着した。彼はバドル門でワアズを行うことを望み、それを許された。 した。六〇二/一二〇六年には、ニザーム・アッディーン Nizām al-Dīn al-Sam'ānī(没年不明) 訪れた。 アルカズウィーニー Abū al-Futūḥ al-Qaznawī(六〇一/一二〇三没)はインドのゴール朝からの使者としてバグダードを アッディーン・ムハンマドは「比類なき宮廷(=カリフ宮廷)の下僕である」と述べ、人々の前にゴール朝の恭順を示 また、話者の言動によってカリフの権威を高める効果をもたらした。六〇〇/一二〇四年にアブー・アルフトゥ 彼はカリフ=ナースィル臨席のもと、法学者やスーフィーたちの前でワアズを行い、彼を遣わした君主シハ がホラズム・シ 彼は大勢

カリフ=ムスタンスィルの治世の六二九/一二三一年、ムハンマド・ワーイズ Muhammad al-Wāʻiz(六五一/一二五三

記述はない。 没)とイブン・アンナアール Ibn al-Naʻāl(没年、学派不明)はそれまで行ってきたワアズを禁じられた。直接

でワアズを行う者を選考することを命じた。最初にイブン・アンナアールが金曜日にワアズを行ったが、彼は相応しいと ドル門でワアズを行うために、 ある種の審査が行われた。六五三/一二五五年、 カリフ= ムスタアスィ ムは ル門

える。一方イブン・アンナアールは、知的背景も社会的背景もほとんど不明である。 は見做されなかった。金曜日ごとに別の人物がワアズを行い、ジャラール・アッディーン Jalāl al-Dīn b. 'Ukbar(六八一/ ワーイズたちのシャイフと呼ばれていたことや、著作名も伝わっており、優れたウラマーとして認められていたことが窺 一二八二没、H派)が認められた。以後、バグダード陥落までジャラール・アッディーンが集会を持った。彼は当時の

用され、ワアズ以外の領域で活躍したため。二つ目はバドル門におけるワアズの集会が定例化したことで開催される回数 くつか考えられる。ひとつは、 しかし、第四期も後半になるとバドル門に限らず、多数の聴衆が集い、熱狂するような集会の記述は減少する。 バドル門でのワアズが始まった当初は、 第一章第二節で概観したように、優秀な人材はマドラサの教授の職や宮廷の要職などに登 カリフが臨席し、特に優れた人物だけが選ばれた名誉ある貴重な機会でった。 原因はい

# (二)カリフの母の墓廟 Turbat Umm al-Khalīfa

が増え、特別な意味合いを失っていったためと考えられる。

いに建設した墓廟である。彼女は敬虔な人柄で知られ、多くの寄進行為を行った。この墓廟にはマドラサやリバ カリフ=ナースィルの母后ズムッルド・ハートゥーンが生前に、 マムルーク朝期以降に多く見られる、墓廟付きの複合型宗教施設の先駆けといえよう。 西岸にあるマアルーフ・カルヒー - の墓 (後述 ートが隣 の向

年後に帰還した後、 が悔悛し、三人が熱情ゆえにその集会の中で亡くなったという。イブン・アルジャウズィーがワースィトに追放されて五 ムッルド・ハートゥーンは存命であったから、母后本人か、 ここで初めてワアズが行われたのは、おそらく五八八/一一九二年のイブン・アルジャウズィーによるものである。ズ 生前最後にワアズを行ったのもこの場所であった。 カリフによる人選であった可能性が高い。このとき一三〇人

ズィーは土曜日に同じく母后の墓廟でワアズを行っていた。のちにドゥーリーにも土曜日の集会が許可された際、イブ 五八九/一一九三年、ドゥーリー Ibn al-Ball al-Dūrī(六一一/一二一五没・ HB 派 は木曜日に、 イブン・アルジャウ

ン ・ ン・ユーヌス Ibn Yūnus(五九三/一一九七没)がイブン・アルジャウズィーを連れて来て事態を収拾している® アルジャウズィーが来るものと期待して集まった聴衆は違う人物が現れため一時騒然となった。この時は執事長イブ

追放されていた間 するなど政策方針を転換した。イブン・アルジャウズィーはカリフの政策を批判したために追放されたようである。 カリフとカリフの母后から重用されたイブン・ジャウズィーであったが、五九〇/一一九四年、 バグダードとその周辺で権力を回復していたカリフ=ナースィルは、その治世の半ばでシーア派のワズィールを登用 ドゥーリーが土曜日にワアズを行った。 ワースィトに追放され 彼が

ワアズを行った。また、ナースィル以降の歴代カリフにも重用され、 ディーンの働きかけによって実現した。 イブン・アルジャウズィーの帰還は、 恩赦を得たのである。父亡き後、ムフイー・アッディーンが後継者としてカリフの母の墓廟など、 ムフイー・アッディーンは母后の執り成しでカリフ=ナースィルに父の窮状 母后に目を掛けられていた、イブン・アルジャウズィーの息子ムフイ バグダード陥落までヒスバ職、 執事長、 さまざまな場所で 各王朝 アッ

主唱してきた同派との良好な関係を反映してのことであろう。 がら権力を取り戻していた。 セルジュ スタディーとナースィ 1 ク朝が支配地域を分割、 ルの治世と重なる。 バドル門と母后の墓廟で多数の聴衆を集めたワアズが行われるようになった時期 弱体化が進んだ五五〇 この場所でワアズを行った人物にHB派が多いのは、 五. 五年頃から、 アッバ ース朝 カリ カリフとカリフ親政を フは限ら n 力 ジリフ 囲

アッバース朝後期バグダードにおけるワアズ

使者など要職を務めた。

### 第四節 邸宅

これまでの大勢の 聴衆に開放された場所とは異なり、 カリフの近臣の邸宅、 スルターンの館について取り上げる。

### 一)カリフの近臣の邸宅

衆もこれを自由に聴けるように取り計らったという。このワズィールの支援によってイブン・アルジャウズィーはカリフ 六五没)は、五四○年代半ばから自分の邸宅でイブン・アルジャウズィーのためにワアズの集会を開くようになった。民 カリフ=ムクタフィーとムスタンジドにワズィールとして仕えたIB派のイブン・フバイラ Ibn Hubayra(五六〇/一一

al-Rāzī 庫長が住んだ邸宅があったと推測される。五五二/一一五七年に財庫長カマール・アッディーン Kamāl a-Dīn Abū al-Futūḥ 財庫長 Ṣāhib al-Makhzan はカリフの私的な財務を管理する、カリフの近臣である。 (五五六/一一六一没) は自身の邸宅でイブン・アルジャウズィーにワアズをさせることについてカリフに許可を カリフ宮殿に程近い場所に代々の財

からの指名も受ける、名実ともにHK派の有力ウラマーとなったのである。

求めて、認められている。

集会が開かれている 民衆が中に入ることを許している。五七三年のラマダーン月/一一七八年二~三月も、同じように財庫長の館でワアズの Zahīr al-Dīn Manṣūr b. 'Aṭṭār(五七五/一一七九没)の邸宅で話をしている。二回ともカリフが臨席し、しかも門を開放し 五七二年のラマダーン月/一一七七年三月中に二回、イブン・アルジャウズィーは財庫長ザヒール ・アッディ i ン

## (二) スルターンの館 Dār al-Sultān

二期に集中している 行ったのは六名で、Sh派三名、 バグダードを訪れたセルジューク朝のスルターンらが逗留した館で、スルターン・モスクが隣接する。ここでワアズを H派二名、シーア派一名であった。 スルターンの館でワアズが行われたという記述は、第

椅子が用意され、二人がワアズを行った。アブー・アルフトゥーフはこの葬儀以外にも何度もスルターンの御前でワアズ ルフトゥーフ・アルガザーリーと、イブン・アフマド Abū Sa'd Ismā'īl b. Aḥmad(五三二/一一三九没、 五一五/一一二二年スルターン=マフムード二世の祖母のための葬儀がスルターンの館で執り行われた際、アブー・ア Sh 派) のために

を行い、その能弁、博識ともに一目置かれる存在であった。

く対立していた。ブハーリーの一件はセルジューク朝内の対立関係を反映していた。 立といえばバグダードではH派対A派・S派が目を引くが、 の前でワアズを行った。この後Sh派の面々がブハーリーはSh派を軽んじたとカリフ宮殿に苦情を訴えている。 (派のカーディーであるブハーリー Abū al-Qāsim al-Bukhārī(没年不明、盱派) セルジューク朝下のイランの諸都市では、 がスルターンとその近臣たち H派とSh派が激し 学派間 . の対

### 第五節 墓と葬儀

に適していた。ここでは墓と墓地、 ることが必要である」とされる。墓と墓地という場所、葬儀という状況は、 説教の中でも、 ワアズは「人々に日々の中で神への務めを思い起こさせ、 葬儀に加え、 埋葬地の移動について取り上げる。 人の死から審判の日を連想させやすくワアズ 神の御前に立つ日 (=審判の日) を恐れさせ

# (一)イブン・ハンバル墓地(Maqburat al-Imām Aḥmad)

葬時に限らず、参詣する人は多かったようである。 HP派の祖イブン・ハンバルの墓は、西岸のハルブ門墓地にある。 HP派に属するウラマーの多くはここに埋葬された。

の 日 タミーミー Abū Muḥammad al-Tamīmī(四八八/一〇九五没、 (巡礼月九日)、アーシューラーにワアズを行なった。 HB 派 は年四回ラジャブ月、シャアバーン月、

会を開くと、数千と思われる人々が参加したという。 いるという噂が広まり、貴人 khāṣṣ から民衆 ʿāmm までこぞって参詣に出かけた。イブン・アルジャウズィーが墓前で集 四二年サファル月/一一四七年七月に「イブン・ハンバルの墓に参詣した者は過ちを赦される」という夢を見た者が

イブン・アルジャウズィーの孫、

1 世界 2 日本 3 日本 4 日本

は、

スィブト・イブン・アルジャウズィー Sibt Ibn al-Jawzī(六五四/一二五六没)

### (二) その他の墓・墓地

=ナースィルの母后の墓廟はこの近くに建てられた。イブン・アルジャウズィーの師イブン・アルザーグーニー マアルーフ・アルカルヒー(二〇〇/八一五~六没)は有名な禁欲主義者である。彼の墓は西岸にあり、 バグダードには著名なイマーム、ウラマー、スーフィーなどの墓が多数あり、参詣の対象となっていた。 既述 つのカリフ (既出)

没、 はこの墓前でワアズを行っていた。師の没後は一時、弟子のひとりラーザーニー Abū 'Alī al-Rādhānī 田派)が引き継いだが、イブン・アルジャウズィーはワズィールに直訴し、兄弟子ラーザーニーに替わってここでワ (五四六/一一五一

村々でワアズを行った」という。ワアズは都市ばかりではなく村々でも行われてたことが窺える。 イブン・シャーシール Muzaffar b. Shāshīr(六○七/一二一○没)は「葬儀とルサーファ地区の諸墓廟と諸マスジドと

### (三) 葬儀と弔事

アズをする権利を獲得した。

指名することが多かった。

カリフやワズィールの葬儀の際、 通例三日の間に一人ないし二人がワアズを行った。葬儀を取り計らう側がワーイズを

ジャマール・アッディーン Jamāl-al-Dīn b. Muḥyī al-Dīn(六五六/一二五八没)がワアズを行っている。 アズを行っている。六四〇/一二四二年、カリフ=ムスタンスィルが逝去した際には、ムフイー・アッディーンの息子の た椅子に座ってワアズを行った。また、ムフイー・アッディーンも六二二/一二二五年にカリフ=ナースィルの リフの葬儀の際にワアズを行った。五七三/一一七三年にはワズィール=アドゥド・アッディーンの葬儀でも、 イブン・アルジャウズィーは五五五/一一六○年にムクタフィーの、五六六/一一七○年にムスタンジドの、二人のカ 用意され 葬儀でワ

Hilāl(五九一/一一九五没)は財庫長の葬儀においてワアズを行い、詩を詠んだ。 その他、タヌーヒー Abū Muḥammad al-Tanūkhī(五五七/一一六二没)は大シャイフの、イブン・ヒラール Nāshib b.

アズを行ったという。 al-Dīn al-Zaynabī は死後、 埋葬地を移す際にもワアズは行われた。五三八/一一四四年に亡くなったワズィール=シャラフ・アッディーン Sharaf 一旦彼の邸宅に埋葬された。五五一/一一五六年に埋葬地を移動する際に複数のワーイズがワ

二〇二没、学派不明)などのように、葬儀でワアズを行うことでよく知られた人々もいた。 この他、 スーリー Abū Muḥammad al-Ṣūrī(五二〇/一一二六没、 Sh 派 やカルヒー Abū Manṣūr al-Karkhī(五九八/一

葬儀におけるワアズは対象時期を通して散見され、時々の社会状況の変化とは関係なく行われていたことを示して

### 第六節 承認と拒否

いる。

ワーイズに対し聴衆が表した反応について、承認と拒否の表現の形を取り上げる。

### (一) 椅子と壇

保証 八年に起こった、マンスール・モスクにあったハラースィーのが座るべき椅子がを破壊された事例 ことを承認・保証されていることを示していた。それを撤去あるいは破壊することは、保証した人物が行ったのであれば ズを行う人物のために椅子が用意されたという。話し手と聴衆を区別する以外にも、その人物がその場所でワアズを行う 宮殿モスクでのガズナウィー事例ように「彼の椅子」あるいは「彼の壇」という表現が散見される。 の取り消しを、 その権限を持たない聴衆によるものであれば拒否や不承認表明であったとが窺える。四六一/一〇六 (既出)が象徴的であ 葬儀の際にもワア

る。

### (二) 合意、受

る。 民衆からの完全な合意が生じた」といわれる。これと対照的な表現が拒否の表現としての、椅子や壇の破壊と考えられ される。例えばアスファラーイーニー 出 [身地以外でワアズを行った者の中には、滞在先で「受け入れられた」、「彼は合意を得た」という記述される例が散見 (既出) は、五一五/一一二一年にバグダードを再訪した時「彼のもとには貴顕と

主体は、椅子や壇を破壊した主体が時折明確ではないように、 受け入れ、合意に関する表現は、他所からバグダードを訪れたワーイズに使われることが多い。受け入れ、合意をした。 明示されないことも多い。

者を容易に受け入れないことが珍しくなかったために受け入れた際には、 て「異国の人たちに対しても痛烈な悪口を浴びせ、自分たち以外の者に対して傲慢で横柄な態度を示し」たという。 心 ·ワイフ朝からセルジューク朝にかけて外来勢力の侵入に遭ったことが、バグダードの住民が外来者、 敵愾心を抱きやすい下地を作ったと考えられる。イブン・ジュバイルが訪問した時、 合意・受容という表現がなされたと考えられ バグダードの住民の性格につい 訪問者 への警戒 余所

### おわりに

る。

る。

ワ ĺ イ ズのもつ知的背景、 社会的背景と、 ワアズが行われた場所と状況について、 以下のような結論を得ることが出来

一、諸学の正当な知識、二、説教における巧みな表現や弁舌の能力、三、聴衆の側の属する集団と、ワーイズの主張の異 ワーイズはウラマーとしての知識を十分に持っていた。 加えて個々人の評価を分ける三つの点が挙げられ

同である。 特に三番目の点は同じ人物の同じ主張であっても、その時々の社会状況によって変化したため、ワーイズ個人

の評価も一定ではなかった。さらにその時々の聴衆の心性も重要な要素であった。 変化しやすい聴衆の意を汲むことに長けていたのが、イブン・アルジャウズィーであろう。ある時彼は、

ワーイズには変化しやすい社会の状況や聴衆の要求を読み取り、当意即妙な対応が出来る技量が必要であった ンマドに娘を嫁がせたアブー・バクルであると解釈し、 対し「二人のうちより優れている者は、彼のもとに彼の娘がいた者である」と応じている。スンナ派はそれを預言者ムハ シーア派の双方からアブー・バクルとアリーの優劣について問われた。答え如何によっては騒乱の発端となるこの問 双方が満足したのである。シーア派の聴衆の要求に応じず騒乱となったトゥースィーの対処とは異なる。このように シーア派は預言者の娘アーイシャを妻としたアリーであると解釈 スンナ派と

えられる。では、何故バグダードのワーイズたちが特に優れていたのであろうか。 スラーム諸学を学び、詩文、散文にも秀でた一ウラマーとして「客観的」に説教師たちの知識、 ここでイブン・ジュバイルの記述に立ち戻ってみる。当時のバグダードの政治的集団と関わりを持たなかった彼は、イ 技量を高く評価したと考

る。一方、軍事力を有する外来の権力者であるセルジューク朝スルターンは、シーア派ブワイフ朝との違いを明らかにし リフは、己の存在感と権威を効果的に発揮する手段として、H派を、また弁説優れたワーイズを取り立てたと考えられ つつ住民から受け入れられる必要性を感じていたであろう。治安維持のためのシフナを遣わしたことに加え、 バグダードの異なる二つの権力者が存在した。対象年代の前半には強力な軍事力を持たなかったカ

建設してウラマーを支援するなど、善き君主としての姿勢を示した。その延長上でワーイズに様々な機会を与え、バグ

ダードにおいて存在感を示す一助としたものと考えられる。

ルとシハーブ・アッディーンの二人のスフラワルディーやジーラーニーなど、まずイスラームの知識人として諸学に通じ カリフも支援したイブン・アルジャウズィーやカズウィーニーのほ か、 スーフィーとしても名高いアブド・

- 1 所を表記する。 平凡社(2016), p. 322)以下、( ) 内に家島訳の該当箇 記2:旅の出会いに関する情報の備忘』、家島彦一訳註 *Ibn Jubayr*, p. 185(イブン・ジュバイル『メッカ巡礼
- 2 全記述のうち約半分を当てている。Ibid.,pp. 181-5 (pp. 310-計五回のワアズの集会について、バグダードに関する
- 3 (p. 322) 説教師 khatīb を目の当たりにして嘆いてる。*Ibid.*, p. 185 ジャンディー(五九二/一一九四没)の説教を聴いて称賛 例えばメディナではサドル・アッディーン・アルフ 翌日には別の集会で説教を始める前にお布施を集める
- Ibid., p. 185 (p. 322)
- 5 動分詞 wā'izと並んでしばしば動詞 takallama /能動分 イブン・ジュバイルは説教師に対して動詞

6

Mudhakkir, Qāṣṣ, Ignace Goldziher Memorial Volume

Johannes Pedersen, The Islamic Preacher: Wā'iz

23 (1961), pp. 1-56; id., The Rise of Colleges: Institutions of として一括に扱うものとする。cf. George Makdisi, Muslim Learning in Islam and the West. Edinburgh, 1981, p. 303 wa'azaと takallama、能動分詞 wā'izと mutakallim は、 学者を指す場合を除き、史料における用例に基づいて動詞 がワアズ wa'z であった」と説明する。しかし、明確に神 は反神学者 anti-mutakallim であり、彼らの主張の伝達手段 的にアシュアリー派とムウタズィラ派を指す。ハンバル派 学 kalām に精通した人物。一一世紀のバグダードでは一般 と記述する。mutakallim についてマクディースィーは「神 ズィーも自らの行為について「私は講話した takallamtu」 Institutions of Leaning in Eleventh-Century Baghdad, BSOAS mutakallim を用いている。また、イブン・アルジャ 互換可能であると考え、本稿ではワアズとワーイズ ほぼ

### Budapest, vol. 1, 1948

- L. Swartz 1986 とする。また、シュワルツはその後もイブ Merlin L. Swartz, Beirut, 1986. 以下、シュワルツの解題を M ン・アルジャウズィーに関心を持ち続け、説教におけるレ Ibn al-Jawzī, Kitāb al-Quṣṣāṣ wa al-Mudhakkirīn, ed
- Islam, Religion and Culture in Medieval Islam, ed. R. G Swartz, Arabic Rhetoric and the Art of the Homily in Medieval

トリックを取り上げた研究も行っている。Merlin L

- Mamulūk Cairo, Mamulūk Studies Review4 (1995), pp. 53-73 Hovannision and G. Sabagh, Cambridge, 1999, pp. 36-65 Jonathan P. Berkey, Storytelling, Preaching, and Power in
- id., Tradition, Innovation, and the Social Construction of Knowledge in the Medieval Islamic Near East, Past and Present
- Authority in the Medieval Islamic Near East, Seattle, 2001 146 (1995), pp. 38-65; id., Popular Preaching and Religious
- 10 (๑) Vanessa Van Renterghem, Les Elites bagdadiennes au temps des seldjoukides: étude d'histoire sociale, Damas, 2015

Linda G. Jones, Witnesses of God: Exhortatory Preachers

- Muslim World, Cambridge, 2013 in Medieval al-Andalus and the Maghrib, al-Qantara, 28-(2007), pp. 73-100; id., The Power of Oratory in the Medieval
- 究』71 (2009), pp. 28-43 の実像:人気説教師クドゥスィーの場合」『西南アジア研 塚田絵里奈「後期マムルーク朝社会におけるワーイズ

- (12) 甥のシハーブ・アッディーンとともにスフラワル Milson, Jerusalem, 1977, pp. 1-6. li-Abū al-Najīb 'Abd al-Qāhir al-Suhrawardī, ed. by Menaher p. 333; *al-Muntazam*, vol. 18, p. 180; *Ibn Khallikān*, vol. 3, pp ディー教団の名祖とされるスーフィー。ガザーリーに師事 204-5; Menahen Milson, al-Muqaddima, Kitāb Ādāb al-Murīdīn した。Ibn al-Dubaythī, vol. 4, pp. 296-9; Ibn al-Athīr, vol. 11
- (13) イブン・ジュバイルの『旅行記』(Ibn Jubayr)、ハン 七一/一〇七九没)の『日記』(Ibn al-Bannā')、イブン・ 張を反映した評価や叙述を含むため、参照する際には十分 後者の二著者の史料は、彼らが属したハンバル派法学の主 バル派ウラマーのイブン・アルバンナー Ibn al-Bannā'(四 八巻部分は著者の見聞による貴重な記述である。ただし アルジャウズィー著の年代記(al-Muntazam)の一七・一
- (4) 所属学派が不明とした基準は、①法学派別の伝記集 な配慮を要する。

(T.al-Ḥanābila, al-Subkī など) で確認できない。②その他

- (15) 六〇〇/一二〇二—三年までが対象。法学教師 条件を満たした場合である。 の伝記集で神学派、法学派についての記述がないという二
- (16) 下山伴子「『反駁の書』の論理構想― 537/1142-3 年の géographique des enseignants de fiqh à Bagdad, par madhab. Renterghem 2015, Annexes, p. 55: Graphiqu 4-7, Origine Enseignants de Figh と Mudarris-s en madrasa を合算した。
  - アッバース朝後期バグダードにおけるワアズ

- (1999), pp. 129-145
- である。cf. Renterghem 2015, p. 135.
- (≊) *Ibn Jubayr*, p.182 (p. 315)
- al-JIJānī で統一する。 述されるが、El', 2<sup>md</sup> ed. や先行研究に倣い、ジーラーニー述されるが、El', 2<sup>md</sup> ed. や先行研究に倣い、ジーラーニー
- (20) 阿久津正幸「知識を伝達し権威を継承する制度:イスナードの概念と専門職的知識人(ウラマー)に関する社会学的考察」『日本中東学会年報』26-1(2010), pp. 241-268; 水上遼「イブン・アル=フワティーの伝える一三世紀後半の集団イジャーザ:バグダード・メッカ間およびバグダード・ダマスクス間の事例から」『オリエント』57-1(2014), pp. 62-72; 谷口淳一『聖なる学問、俗なる人生:中世のイスラーム学者』山川出版社(2011), pp. 27-38 などが挙げられよう。
- (21) *al-Quṣṣāṣ* pp. 90-1; *al-Muntaṣam*, vol. 16, p. 4.
- (2) *Ibn al-Sā*'ī, p. 70
- (23) *al-Bidāya*, vol. 12, p. 205.
- 진) Joan Elizabeth Gilbert, Institutionalization of Muslim Scholarship and Professionalization of the 'ULAMĀ' in Medieval Damascus, *Studia Islamica*, 52 (1980), pp. 105-34;

Daphna Ephrat, A Learned Society in a Period of Transition,

54

- (25) レンターガムは公証人一三八名をリスト化し、Albany, 2000, pp. 25-31.
- の役割だけでなく、政治的にも高い地位についていた事例が散見するとする。Renterghem 2015, pp. 175-181, Annexes, p.127-141: Tableau 5-3: *Šāhid*-s bagdadiens de la période seldjoukide.
- (26) *al-Bidāya*, vol. 13, p. 44; *Ibn Sā'ī*, p. 188; *Ibn al-Athī*r, vol. 12, p. 24; *al-Mundhirī*, vol. 2, pp. 91-2; *al-Subkī*, vol. 8, pp. 295-
- (云) *Ibn al-Dubaythī*, vol. 5, pp. 75-6; *Ibn Rajab*, vol. 2, pp. 189-92; *Ibn al-Fuwaṭī*, p. 81; *Ibn al-ʿImād*, vol. 5, pp. 161-2; *Ibn al-Athīr*, vol. 3, pp. 419-20.
- (28) ustādh dār、ustādh al-dār など表記され、四/十世紀後半以降のカリフ宮廷において、宮廷全般の事柄に関わったり』谷口淳一・清水和裕監訳、松香堂(2003), p. 78 註 99 を参照のこと。
- (२) al-Bidāya, vol. 13, p. 211; Ibn al-Dubaythī, vol. 5, pp. 104-5; Ibn Rajab, vol. 2, pp. 258-61; Mir at.H, pp. 459, 532; Ibn al-Imād, vol. 5, pp. 286-7; al-Dhahabī, vol. 48, pp. 306-8; Ibn Khallikān, vol. 3, p. 142.
- (采) J. Pedersen 1953, p. 231; J. P. Berkey 2001, p. 19
- (31) 本稿ではワーイズに限って集計したが、ウラマー全体

司法上

- enseignants de fiqh p.54: Graphique 4-6, Répartition par madhab des étudiants et れている。Ephrat 2000, pp. 33-58; Renterghem 2015, Annexes, の移動について検討した先行研究でも同様の結果が指摘さ
- Ibn Jubayr, p.188 (pp. 332-3)
- に第二八代カリフ=ムスタズヒル(在位四八七ー五一二/ と呼ばれ、ティグリス川西岸に建設された。まもなく東岸 ルサーファ地区に政治の中心地は移動した。それより下流 バグダード建都当初のカリフ宮殿はその形状から円城
- Early Middle Ages, Detroit, 1970; George Makdisi, The Qāhira, 1998; J. Lassner, The Topography of Baghdād in the 年代の中心地である。cf. Ibn al-Jawzī, Manāqib Baghdād, al Topography of Eleventh-Century Baghdād; Materials and Notes 一〇九四―一一一八)が建設した新城壁内が、本論文対象
- Renterghem 2015 Baghdad during the Abbasid Caliphate, Connecticu), 1983 1&2, Arabica 6 (1959), pp. 178-197, 281-306; Guy Le Strange
- vol. 34, pp. 283-4. Muntazam, vol. 17, p. 76; Mir'āt.H, pp. 8-9, 13-4; al-Dhahabī al-Bidāya, vol. 12, p. 165; Ibn al-Athīr, vol. 10, p. 397; al-
- 35 追放されたとする史料は al-Muntazam と Mir'āt.H であ
- 32-7; al-Dhahabī, vol. 32, pp. 39-41; al-Muntazam, vol. 16, p イブン・アルバンナーについては Ibn Rajab, vol. 1, pp.

- 254-5; al-Muntazam, vol. 17, p. 150 を参照 Autograph Diary of an Eleventh-Century Historian of Baghdād 200; T.al-Ḥanābila, vol. 2, pp. 243-4; George Makdisi Part 1, *BSOAS*, 18(1956), pp. 9-31 を、アブー・ナスルに へいとは Ibn Rajab, vol. 1, pp. 115-6; al-Dhahabī, vol. 35, pp
- al-Muntazam, vol. 18, p. 56; G. Makdisi 1981, p. 18
- 38 al-Muntazam, vol. 17, p. 336

al-Muntazam, vol. 18, p. 141

- <u>40</u> ムの倫理 アブドゥル・ジャッバール研究』未来社(2001) ムウタズィラ派に代表される。cf. 塩尻和子 『イスラー アッラーについて擬人的表現を文字通り解釈する立
- 41 Ibn al-Bannā', part 3, p. 15
- (42) る。Ibn al-Bannā'を校訂した Makdisi も解らないとしてい Ibn al-Bannā', part 3, p. 15 [tr. p. 31] イブン・スッカラ・ハーシミーの経歴等は不明であ

(4) アラビア語でシフナ。ペルシア語ではシャフナ

- shaḥna。セルジューク朝スルターンから遣わされ、治安維 『ゴウハル・アーイーンの生涯』東洋学報(1994), p. 2. 心にー』イスラム世界 39/40(1993), pp. 23-43; 清水宏祐 藤敦子『セルジューク朝時代のシフナ職―バグダードを中 持とカリフに対する目付け役の任務を負っていた。
- (4) 〔 〕は筆者による補足。*Ibn al-Najjā*r, vol. 17, pp. 128 9; al-Muntazam, vol. 16, p. 224; Mir āt.A, pp. 217-8; al-Dhahabī, vol. 32, pp. 171-2; Renterghem 2015, p. 474

- (45) naqīb al-nuqabā'。預言者ムハンマドの子孫 ashrāf の代 ナキーブ。cf, Renterghem 2015, pp. 124-5 表者、長。バグダードにはアリー家とハーシム家(=アッ バース家)の二家系があった。大ナキーブはハーシム家の
- (4) al-Bidāya, vol. 12, p. 229; al-Dhahabī, vol. 37, p. 29; al-Muntazam, vol. 18, p. 81; G. Makdisi 1981, p. 16
- 就いた〕」となっているという。al-Muntazam, vol. 18, p. 49 「khaṭaba 〔フトバを行った〕」ではなく「jalasa 〔座った、 校訂者註によると参照した写本のうち二写本では
- ( $\stackrel{\boldsymbol{\otimes}}{\leftarrow}$ ) Ibn al-Athīr, vol. 11, p. 157; Ibn Khallikān, vol. 5, pp. 212-3; al-Muntazam, vol. 18, p. 49
- al-Muntazam, vol. 18, p. 31; Mir'āt.H, pp. 183-4
- (50) 悔悛の証として前髪を切るという行為は、他のワーイ ウィーニーの場合など)。cf. al-Muntazam, vol.18, p. 236. ズの集会においても散見する (cf. Ibn Jubayr, p. 219 のカズ
- (5) Ibn al-Bannā', part 2, p. 241; part 3, p. 21; G. Makdisi 1956, pp. 13-5; id., IBN 'AQIL, EI.
- 派内から激しい非難を受けていた。このために彼がマン 同士の対立の影響やM派の学習会に参加したことから、HB た。本文中でも触れたイブン・アキールは同派内の有力者 スール・モスクに入ろうとした際に騒動が起こったことも HB派内にも争いはあり、しばしば揉め事が起こってい
- (5) al-Muntazam, vol. 17, pp. 130-2

- (5) ブワイフ朝時代に建設された王の館 Dār al-Mamlaka (5) al-Muntazam, vol. 17, p. 135; T.al-Ḥanābila, vol. 2, pp 257-8; Makdisi 1961, p. 6.
- Strange 1983, pp. 178, 231-40, 282, 319-22 が元になっている。cf. al-Muntazam, vol. 16, p. 298; Le
- (56) Ibn al-Athīr ではバグダードでワアズを行った際、スル されているが、場所の詳細は不明である。Ibn al-Athīr, vol ターン=マスウードが臨席したこと、「民衆'āmma は仕事 を放り出し、先を争って彼の集会に参加した」ことが記述
- (57) ペルシア語、トルコ語などアラビア語以外の言語を母 11, p. 118; al-Muntazam, vol. 18, p. 49; Mir'āt.H, p. 188
- える人々を指している。 語とする人々を指す。ここではセルジューク朝とそれに仕
- (5) al-Muntazam, vol. 18, p. 247; Ibn al-Dubaythī, vol. 2, pp (5) al-Muntazam, vol. 18, pp. 109-10; Mir'āt.H, p. 184; al-Dhahabī, vol. 38, p. 60.
- (8) Muṣṭafā Jawād, al-Rubuṭ al-Baghdādīya wa Athr-hā fī al-Thaqāfat al-Islāmīya, Sumer, No. 10, pp. 218-49
- (61) 他のマドラサにワーイズに関する規定があったとする 期的にワアズが行われていたと考えられるマドラサは複数 ジャウズィーやスフラワルディーのマドラサのように、定 史料中の記述は管見の限りない。しかし、イブン・アル

ある。 al-Muntazam, vol. 16, p. 304

- (2) *Ibn al-Athī*r, vol. 10, pp. 104-5; *al-Muntaẓam*, vol. 16, pp. 181-3; Mir'āt.A, pp. 186-91; al-Dhahabī, vol. 31, p. 34.
- (3) al-Muntazam, vol. 16, p. 211.
- (4) al-Muntazam, vol. 18, p. 32; Mir'āt.H, pp. 184; M. L. Swartz 1986, pp. 26-7.
- (6) *al-Bidāya*, vol. 12, p. 198; *Ibn al-Athīr*, vol. 10, p. 605, vol
- Dhahabī, vol. 36, pp. 8-9, 201, 227; al-Subkī, vol. 6, pp. 170-3. 35-7; Mir'āt.H, pp. 125, 184; Ibn al-'Imād, vol. 4, p. 118; al-11, pp. 96-7; al-Muntazam, vol. 17, pp. 210, 245, vol. 18, pp.
- 66 Dhahabī, vol. 37, p. 227 al-Muntazam, vol. 18, p. 31; Mir'āt.H, pp. 183-4; al-
- <u>67</u> al-Muntazam, vol. 18, p. 77; M. Milson 1977, p. 4
- (ℰ) al-Muntazam, vol. 18, p. 83; Mir'āt.H, p. 212; al-Dhahabī, pp. 4-5. vol. 37, p. 36; Ibn Khallikān, vol. 3, pp. 204-5; M. Milson 1977
- (3) *Mir'āt.H*, pp. 443-4; *al-Bidāya*, vol. 13, p. 9.
- 70 Mir'āt.H, p. 236
- (元) *Ibn al-Najjā*r, vol. 16, p. 173; *Ibn Rajab*, vol. 2, p. 37; *Abū* Shāma, p. 52
- 派)もその一人である。 カリフの母の墓廟の項で取り上げるドゥーリー HB
- (万) *Ibn al-Dimyāṭī*, p. 80; *al-Muntazam*, vol. 17, pp. 237-40; G. Makdisi 1961, p. 26.
- (건) *al-Muntazam*, vol. 18, p. 187

- (75) スィッフィーンの戦いにおいてアリーがムアーウィヤ この発言はアーシューラーの日であったとする。Mir'āt.H と調停しようとしたことに反対し、後にアリーの元を離れ は同派の一人で、アリーを暗殺した当人。Mir'āt.Hでは、 た人々はハワーリジュ派と呼ばれる。イブン・ムルジャム
- (76) Mir'āt.H と al-Muntazam ではトゥースィーと大ナキー *Dhahabī*, vol. 39, p. 58 Muntazam, vol. 18, pp. 187, 202-3; Mir at.H, p. 298; al ブの発言内容が若干異なる。引用は前者に基づいた。al-
- (万) Ibn al-Dubaythī, vol. 2, p. 84; al-Mundhirī, vol. 1, pp. 364-
- ( $\stackrel{\frown}{\sim}$ ) Abū Shāma, pp. 18-9; Mir'āt.H, pp. 475-6; al-Mundhirī 42, pp. 267-9; Ibn Khallikān, vol. 4, pp. 223-4 vol. 1, pp. 364-5; *Ibn al-'Imād*, vol. 4, p. 327; *al-Dhahabī*, vol.
- (?) *Ibn al-Fuwațī*, pp. 80-86; *al-Bidāya*, vol. 13, pp. 139-140
- Ma'rūf, Ta'rīkh 'Ulamā' al-Mustanşirīya, Baghdād, 1976, 3rc Carole Hillenbrand, al-MUSTANŞIR (I), EI, 2nd ed.; Nājī
- 81 Ibn al-Fuwațī, p. 78
- Ibn Jubayr, p. 229 (pp. 310-1)
- bagdadiens jusqu' à la fin du vie/xiie siècle, pp. 87-92 (tentative de localisation), p. 35; Tableau 3-1: Ribāţ-s Renterghem 2015, Annexes, Carte II: Les ribāt-s de Bagdac

85 p. 215; al-Mundhirī vol. 1, p. 12 スフラワルディーの弟子でもある。al-Dhahabī, vol. 41,

86 Ibn Jubayr, p. 183 (p. 318); G. Le Strange 1983, pp. 270-

87 al-Muntazam, vol. 18, p. 200; al-Dhahabī, vol. 39, p. 43

の著作の随所に見られる (al-Quṣṣāṣ, p. 108 など)。 またバ ドル門でのワアズに関する記述では、カリフが臨席してい カズウィーニーへの批判はイブン・アルジャウズィー

214, 218, 235, 238, 250, 253; al-Dhahabī, vol. 40, pp. 17, 18, 27 たことを毎回書いている。al-Muntazam, vol.18, pp. 200,

200, 214, 218, 235; al-Dhahabī, vol. 39, p. 43, vol. 40, p. 17. Ibn Jubayr, p. 183 (p. 318); al-Muntazam, vol. 18, pp

(S) Ibn Rajab, vol. 1, p. 408; al-Muntazam, vol. 18, p. 248; alal-Muntazam, vol. 18, p. 226 ち上がると、カリフはこれに対処する者を遣わしている。 *Dhahabī*, vol. 40, p. 24. また五七二年ムハッラム月二日/一 一七二年七月一一日の集会で、ある人物が不正を訴えて立

(9) *Ibn Sā'ī*, pp. 119-20; *al-Dhahabī*, vol. 43, p. 77; *al-*Mundhirī, vol. 2, pp. 57-8.

 $(\mathfrak{S})$  Ibn  $S\bar{a}'\bar{\imath}$ , pp. 167-8.

93 Ibn al-Fuwațī, p. 59

Ibn al-Fuwatī, p. 220

Ibn Rajab, vol. 2, pp. 300-1; Ibn al-Fuwatī, p. 295

(6) Abū Shāma, p. 33; Ibn al-Athīr, vol. 12, p. 184; Mir'āt.H pp. 513-4; al-Dhahabī, vol. 42, pp. 385-6; M. Jawād 1954, pp 247-8; A. Hartmann, an-Nāṣir li-Dīn Allāh (1180-1225) :

Politik, Religion, Kultur in der späten 'Abbāsidenzeit, Berlin

(5) Mir'āt.H, p. 415. 1975, p. 180.

(36) *Ibn Rajab*, vol. 1, p. 428

99 *Ibn Rajab*, vol. 2, p. 74.

100  $(\overline{\cong})$  Mir' $\overline{a}t.H$ , pp. 438-40; al-Dhahabī, vol. 41, p. 95; A いては A. Hartmann1975, pp. 136-172 を参照。 特にカリフ=ナースィル時代のシーア派との関係につ

(≦) *Mir'āt.H*, pp. 409, 459.

Hartmann 1975, pp. 180-95; M. L. Swartz 1986, pp. 34-5

104 (⑪) ワーイズ以外に、カリフ=ムスタディーは五七三/一 モスクに演壇を設けている (al-Muntazam, vol. 18, p. 249)。 ワッハーブ 'Abd al-Wahhāb al-'Iyābī を新たなモスクのイ マームに指名し (al-Muntazam, vol. 18, p. 239)、五七四) 一七七年にイブン・アルジャウズィーの娘婿アブド・アル 一七八年にはムナー Abū al-Fatḥ b. al-Munā のために宮殿 Ibn Rajab, vol. 1, p. 255

(≦) *al-Muntazam*, vol. 18, pp. 119-20

al-Muntazam, vol. 18, pp. 230, 231; Ibn Rajab, vol. 1, p.

(≦) *al-Muntaẓam*, vol. 18, p. 239

- (≦) al-Muntaẓam, vol. 17, p. 192; Mir'āt.H, p. 99
- (<u>a</u>) al-Muntazam, vol. 17, p. 194.
- (10) 五三七/一一四二~三年にレイで起こったA派弾圧 が規論文、pp.129-45.
- $(\Xi)$ al-Subkī, *Mu'īd al-Ni'am wa Mubīd al-Niqam*, al-Qāhira, 1993, pp. 112-4.
- vol. 17, pp. 19-21; *Mir'āt.M*, pp. 251-2; *Ibn Rajab*, vol. 1, p. 78. col. 17, pp. 19-21; *Mir'āt.M*, pp. 251-2; *Ibn Rajab*, vol. 1, p. 78. vol. 17, pp. 19-21; *Mir'āt.M*, pp. 251-2; *Ibn Rajab*, vol. 17, p. 78.
- (≘) al-Muntazam, vol. 18, p. 55; al-Bidāya, vol. 12, p. 218.
- ≦) Mir'āt.H, p. 468
- (≦) *al-Muntazam*, vol. 17, p. 276; *Ibn Rajab*, vol. 1, pp. 180-4.
- (≦) Mir'āt.H, p. 553; Abū Shāma, p. 77; al-Dhahabī, vol. 43, p. 282; al-Bidāya, vol. 13, p. 61.
- ≦) al-Muntazam, vol. 18, p. 140, 191, 241.
- ≅) *al-Dhahabī*, vol. 45, p. 12
- を行った。*Ibn al-Fuwafī*, p. 131, 137.
- ≅) *Ibn al-'Imād*, vol. 4, pp. 178-9
- (\(\begin{aligned}
  \overline{1}
  \end{aligned}
  \) Ibn al- 'Im\(\bar{a}\)d, vol. 4, p. 238
- (22) シャラフ・アッディーンはムスタルシドとムクタ

- 34-35, 107. 34-35, 107.
- (2) al-Dhahabī, vol. 35, p. 440; Ibn Sā 'ī, p. 85.
- (<u>3</u>) *al-Subkī*, vol.6, p. 172.
- Muntazam, vol. 17, p. 210.
- (25) Ibn Jubayr, p. 180 (p. 304)
- ≦) *Ibn Khallikān*, vol. 3, pp. 140-2.

(お茶の水女子大大学院博士後期課程単位取得、